Predigt zu Lk 1,39-56, am 22.12.2024, 4. Advent, Predigergemeinde
Verfasserin: Pfarrerin Dr. Susanne Ehrhardt-Rein

1. Hinweg

Das war kein gemiitlicher Adventsspaziergang. Das war ein miihsamer Weg {iber staubige
Hiigel. Uber Geréllwege und steile Anstiege. Maria war schnell unterwegs, 70 km zu Fuf8 von
Nazareth ins juddische Bergland. Das dauert ein paar Tage. Vielleicht war ihr manchmal iibel,
das kommt vor zu Beginn einer Schwangerschaft, auch, wenn alles gut geht. Ich stelle mir
vor, dass die Aufregung und Verwirrung sie vorangetrieben haben: Sie wollte endlich mit
einem vertrauten Menschen alles besprechen. Kannst du dir vorstellen, was mir passiert ist?
Was soll ich nun machen? Soll ich mich freuen — oder muss ich mir Sorgen machen? Was
bedeutet das alles? Und kann ich vielleicht einige Zeit bei dir bleiben, bis die Aufregung sich
gelegt hat, bis mir nicht mehr schlecht ist? Ein Ort, an dem sie willkommen war und
geborgen. Eine Freundin, die versteht, wie es ihr geht. Die auch die Schattenseiten einer
Schwangerschaft kennt, die Sorgen und die Ungewissheit. Ein Ort, an dem sie ausruhen kann
und sich einstellen kann auf das Kommende.

Maria wandert zu Elisabeth — so horen wir es wieder. Und es klingt die Hoffnung mit, dass
das moglich ist: Menschen begegnen sich, erzdhlen, was sie im Innersten bewegt. Werden
bertiihrt, bewegt. Wenden sich einander zu und trésten sich. So wie Maria und Elisabeth sich
gegenseitig halten und trésten und schiitzen.

2. Wege im Advent

Wie war der Weg durch den Advent in diesem Jahr fiir Euch, fiir Sie? Ich habe die letzten
Wochen auch nicht als einen gemiitlichen Spaziergang erlebt. Und auch den Weg durch das
ganze zu Ende gehende Jahr 2024 nicht. In den persénlichen Beziehungen und Begegnungen
ist das anders, da gdbe es viele schone und ermutigende Erfahrungen zu erzdhlen. Aber im
Blick auf die ganze groe Geschichte, auf das, was die personlichen Erfahrungen iibersteigt
und doch alles mitbestimmt — da war es nicht gemditlich. Wie oft hatte ich gehofft: Dass die
Gewalttdter gestoppt werden. Dass die Kriege zum Ende kommen. Aber sie sind immer noch
im Gange. Dass die, die Liigen und Hass verbreiten, endlich den Mund halten miissen. Aber
so ist es nicht gekommen. Dass wir es schaffen konnten, Hass und Hetze zu tiberwinden,
wenigstens einzugrenzen. Aber es scheint nicht zu gelingen. Und seit Freitagabend ist dieser
Eindruck noch sehr viel starker und sehr nahe gertickt: Gewalt setzt sich durch. Hass und
Hetze sind stéarker als Menschenfreundlichkeit und Wahrheit. Tod und Zerstérung sind starker
als guter Wille und ein friedliches Zusammenleben.

So sah dieser Weg durch die letzten Monate und Wochen oft aus. Manchmal konnte einem
schlecht werden — vor Arger, vor Enttduschung und auch vor Angst.

Sind das Bose, die Liigen, die Gewalt und der Hass stirker als Menschenfreundlichkeit,
Wabhrhaftigkeit und Gerechtigkeit? Muss das so sein — und vor allem: muss das so bleiben?
Was wire das fiir eine furchtbare Vorstellung: Die Hochmiitigen behalten recht. Die
Gewalttédter sitzen fest auf ihren Thronen. Die Niedrigen bleiben fiir immer ganz unten und
die Hungrigen werden niemals satt. Die Reichen werden immer noch reicher. Und niemand
glaubt an Barmherzigkeit. Was wire das fiir eine furchtbare, unbarmherzige Vorstellung.
Marias Lied beschreibt, wie es sein konnte — und wir erkennen dadurch, was alles fehlt in
unserer Welt: Gerechtigkeit, Wahrhaftigkeit, Barmherzigkeit.



3. Die grofRe und die kleine Geschichte

In der Geschichte von Maria und Elisabeth kommt beides zusammen: Die personliche,
beriihrende Begegnung — und die ganz grol8e Geschichte. Beide Frauen kommen aus ganz
kleinen Verhiltnissen. Als Frauen hatten sie in ihrer Zeit eigentlich nichts zu sagen. Als
Frauen des Volkes Israel lebten sie unter einer militdrischen Besatzung, in instabilen
politischen Verhéltnissen. Am Rand des romischen Reiches, mit ganz festgelegten
gesellschaftlichen Rollen. Gerade gab es keinen Krieg, der rémische Kaiser hatte sein Reich
im Griff. Aber dieser Frieden war nicht stabil. Das Leben der kleinen Leute war bedroht von
Armut und Gewalt. Oben und unten, arm und reich, Sklavin oder Freie — das konnte man sich
nicht aussuchen. Und das Leben selbst hing oft genug am seidenen Faden.

GroR und méchtig waren der Kaiser in Rom, seine Beamten und Statthalter. Der abhédngige
juddische Konig schon etwas weniger, die Schriftgelehrten und Priester im Tempel vielleicht
noch in ihrem religiésen Bereich. Die Handwerker und Bauern in ihren Familien. Aber die
Frauen? Innerhalb und erst recht aullerhalb des familidren Bereiches hatten sie nichts zu
sagen. Allein waren sie schutzlos.

Das alles steht im Hintergrund — das alles tiberwindet Maria mit ihrem Lied.

4. Das Lied von der Macht

Maria singt ein Lied von Macht und Gewalt. Von Gottes Macht und Gewalt. Von Umsturz und
Verdnderung.

Throne stiirzen um. Herrscher fallen, Reichtum zerbraselt.

Hat man so etwas schon einmal erlebt? Gibt es so etwas in der richtigen Welt? Ja, tatsdchlich,
so etwas gibt es. Wir haben es gerade gesehen, aus der Ferne und mit ungldubigem Staunen:
Wie ein Diktator in Syrien seine Macht verliert und verjagt wird. Wie Gefdngnisse gestiirmt
und Menschen befreit werden. Wie Grausamkeit und Hochmut besiegt werden und die Flucht
ergreifen. Unter schrecklichen Schmerzen und Opfern. Wir haben das, hier in Erfurt, in
unserem Land vor 35 Jahren selbst erlebt: Dass eine Diktatur in sich zusammenféllt, dass
Machtige vom Thron gestoflen und ein ganzer Machtapparat hinweggefegt wird, sogar ohne
BlutvergieRBen.

Menschliche Macht ist begrenzt. Sie ist vergdnglich. Sie scheint manchmal fiir ewig zu
bestehen, aber alles kann ins Wanken kommen. Vor allem: Alles, was auf Liige, auf
Boshaftigkeit und Ungerechtigkeit baut, kann und muss ins Wanken kommen. Das sind nicht
nur fromme oder revolutiondre Traume. Das ist realistische Prophetie: Menschliche Macht ist
begrenzt und verganglich. ,,Das GroRe bleibt grof nicht und klein nicht das Kleine. Die Nacht
hat zwo6lf Stunden, dann kommt schon der Tag.“ So dichtete Bertold Brecht in einer Zeit, in
der die Nazis ein tausendjdhriges Reich beherrschen wollten. Es war nach wenigen Jahren zu
Ende. Es wurde umgestiirzt und besiegt, unter schrecklichen Opfern. Aber es war vorbei mit
den Maéchtigen.

Maria singt ihr Lied als realistische Prophetin — sie singt von Gottes umstiirzender Macht. Sie
singt, als ware das alles schon erfiillt. Als waren die Méachtigen vom Thron gestiirzt und die
Hungrigen gesdttigt. Sie hat am eigenen Leib erlebt, was das heif$t: Erfiillt sein von Gottes
Barmherzigkeit. Denn das ist die Grundlage seiner Macht: Seine Barmherzigkeit. Er sieht auf
seine Menschen und erbarmt sich ihrer. Er kommt in die Welt als Mensch. Und er zeigt uns,
was das heifst: Ein Mensch sein. Menschlich sein wie Gott, der ein Mensch wurde:
wahrhaftig, gerecht und barmherzig. Dazu hilft er uns auf. So sieht er uns an: Also ob wir das
schon sind, menschliche Menschen. So sieht er Maria an: Durch sie kommt er zur Welt, unter
Schmerzen und in ganz einfachen Verhéltnissen. Als in Rom ein grofer Kaiser — Augustus



-herrschte und in Judda Konig Herodes. Beide sind langst vom Thron gestiirzt. Der
menschliche Gott ist geblieben.

5. Riickweg

Nach drei Monaten geht Maria zuriick. Nach Nazareth, zu Josef. In die gewohnten
Verhdltnisse, nichts Besonderes: Eine junge Frau, die ihr erstes Kind erwartet. Nach drei
Monaten ist die kritische Zeit der Schwangerschaft tiberstanden. Jetzt muss das Kind wachsen
und dann geboren werden. Das ist dann die ndchste Geschichte iiber diese gottlich-
menschliche Familie, iibermorgen werden wir sie héren. Wenn es endlich Weihnachten
geworden ist.

Unsere Wanderung durch die Zeit ist mit diesem Weihnachten nicht zu Ende. Wir halten an,
wir machen Rast. Wir horen: Gott wird Mensch. Seine Barmherzigkeit hilft uns auf,
Menschen zu sein, menschlich zu werden. Wir bleiben unterwegs und wir warten, dass Gott
kommt. Amen.

Und der Friede Gottes, der hoher ist als all unsere Vernunft, der bewahre unsere Herzen und
Sinne in Christus Jesus. Amen.



