Evangelische Predigergemeinde Erfurt
20. Sonntag nach Trinitatis — 03.11.2019
Predigt zu 1. Mose 8, 18-22;9,12-17

Alles auf Anfang. Noch einmal beginnen und dieses mal alles richtig machen.

Wiinschen Sie sich das manchmal?

Ich habe schon einige Menschen erlebt, die sich dies gewiinscht haben: nach einer gescheiterten
Beziehung, nach einer beruflichen Fehlentscheidung, (nach einem Durchhdnger in der Schule) nach
Worten oder Taten, die verletzt haben. Manchmal mag es auch einfach notwendig sein, dem Leben
eine neue Wendung zu geben, nochmals anzufangen und eine neue Chance wahrzunehmen.

Alles auf Anfang.

Es war alles so gut losgegangen, paradiesisch gut. Und dann kamen die Probleme und Sorgen.
Liigen. Betrug. Verantwortungslosigkeit. Neid und Gewalt.

Gott hatte es satt. Gott hatte seine Menschenkinder satt. Er wollte zurtick auf Null. An den Anfang.
Schluss. Aus. Vorbei. Die grofle Flut, die seine Schépfung wieder vernichtete. Das, was einmal sehr
gut war, war nun verdorben durch und durch. Aber doch nicht ganz. Es gab noch eine Chance auf
Neustart. Die Guten, Noah und seine Familie, die Tiere, sie sollten {iberleben in der Arche, dem
Kasten und dann neu anfangen. Sie sollten es besser machen. Sie bekamen eine zweite Chance. -
Doch was, wenn es dann auch wieder schief geht? Wenn sie wieder Probleme machen, sich
aufspielen und sich gegenseitig umbringen? Kennt Gott nicht seine Menschenkinder? Wiirden wir
es je besser machen? Gut sein? Ein bisschen wie ganz am Anfang im Paradies?

Und wenn es doch wieder schief geht, was dann? Mit starker, strafender Hand durchgreifen?
Rausschmeillen. Strafen. Schmerzen. Miihen. Wieder reinhauen, wieder eine Flut? Wieder alles auf
Anfang? Immer so weiter?

Horen wir noch einmal, was die Bibel uns erzdhlt, wie es weiter geht nach der grofen Flut:

So ging Noah heraus mit seinen S6hnen und mit seiner Frau und den Frauen seiner S6hne, dazu
alles wilde Getier, alles Vieh, alle Végel und alles Gewtirm, das auf Erden kriecht; das ging aus der
Arche, ein jedes mit seinesgleichen. Noah aber baute Gott einen Altar und nahm von allem reinen
Vieh und von allen reinen Vdgeln und opferte Brandopfer auf dem Altar. Und Gott roch den
lieblichen Geruch und sprach in seinem Herzen: Ich will hinfort nicht mehr die Erde verfluchen um
der Menschen willen; denn das Dichten und Trachten des menschlichen Herzens ist bose von
Jugend auf.

Und ich will hinfort nicht mehr schlagen alles, was da lebt, wie ich getan habe. Solange die Erde
steht, soll nicht aufhéren Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht....
Und Gott sprach: Das ist das Zeichen des Bundes, den ich geschlossen habe zwischen mir und euch
und allem lebendigen Getier bei euch auf ewig: Meinen Bogen habe ich gesetzt in die Wolken; der
soll das Zeichen sein des Bundes zwischen mir und der Erde.

Und wenn es kommt, dass ich Wetterwolken iiber die Erde fiihre, so soll man meinen Bogen sehen
in den Wolken.

Alsdann will ich gedenken an meinen Bund zwischen mir und euch und allem lebendigen Getier
unter allem Fleisch, dass hinfort keine Sintflut mehr komme, die alles Fleisch verderbe. Darum soll
mein Bogen in den Wolken sein, dass ich ihn ansehe und gedenke an den ewigen Bund zwischen
Gott und allem lebendigen Getier unter allem Fleisch, das auf Erden ist.

Und Gott sagte zu Noah: Das sei das Zeichen des Bundes, den ich aufgerichtet habe zwischen mir
und allem Fleisch auf Erden.

Nein, keine harte Hand, keine Strafe mehr. Keine Vernichtung. Kein Alles-auf-Anfang. Kein
Neustart. Nicht die Menschen werden sich grundlegend dndern, sondern Gott.

Gott dndert seine Sicht auf seine Menschenkinder. Gott dndert seine Haltung zu ihnen.

Er sieht: Sie sind so, wie sie sind, die Menschen. So sind wir Menschen:

Gut und bose. Stark und schwach. Liebevoll und verantwortungslos. Giitig und gewaltbereit.



All das steckt in ihnen, all das steckt in uns. In jedem seiner Menschenkinder. So sind wir.

Und Gott lisst sich darauf ein, l4sst sich auf uns ein, nimmt uns an. So wie wir sind.

Und das ist noch nicht alles. Gott geht weiter. Er bietet uns etwas an, was weiter zum Leben hilft.
Ich nenne es Verlasslichkeit, Kontinuitiat und Liebe.

Gott sagt: Und ich will hinfort nicht mehr schlagen alles, was da lebt, wie ich getan habe. Solange
die Erde steht, soll nicht aufhéren Saat und Ernte, Frost und Hitze, Sommer und Winter, Tag und
Nacht.

Er geht noch weiter in seinem Angebot, uns in dieser Zwiespaltigkeit zu helfen, uns zum Leben zu
helfen. Er gibt uns die Gebote. Sie zeigen, wie wir die Schattenseiten in uns bandigen kénnen. Sie
setzten klare Grenzen. Regeln das Miteinander. So kann das Leben miteinander funktionieren.

Noah hat das erkannt, diese zweite Chance. Er ist dankbar. Gleich, nachdem sie den Kasten
verlassen, baut er einen Altar und opfert Gott. Dankt ihm.

Und Gott riecht. Noahs Kontaktaufnahme mit Gott gelingt. Gott riecht, Gott hat alle seine Sinne
beisammen und Gott antwortet. Sein Urteil tiber die Menschen féllt nicht mehr so vernichtend aus,
wie vor der Flut. Er findet sich mit uns ab. Vielleicht ist es der Wohlgeruch des Opfers, das ihn
besanftigt.

Und Gott hadngt seinen Kriegsbogen an den Nagel. Er hdngt den Regenbogen in den Himmel.

Es ist ein Bogen, der mit seiner Farbigkeit fasziniert und in seiner Form verbindet. Dieses
freundliche und hoffnungsvolle Naturphdnomen ist Gottes Antwort auf den aufsteigenden Rauch.
Der Regenbogen ist heute fiir uns auch Zeichen von Geschlechter-Vielfalt, von Lebens- und
Liebesvielfalt. Und er ist das Zeichen fiir Friedfertigkeit. Wenn wir Regenbogenfahnen schwenken,
auf denen vielleicht noch Peace oder Pace steht, heifSt das, wir haben das Zeichen Gottes
verstanden. Gott gibt uns ein Zeichen. Gott antwortet.

Freundliche, verséhnende Worte bekommen wir als Uberlebende wie Noah und seine Familie von
Gott zu horen. Keine neuen Anweisungen fiir das ,richtige®, das Gott gemé&Re Leben auf der Erde.
Statt dessen horen wir noch etwas ganz anderes: eine Selbstverpflichtung Gottes.

Ich fange neu an — mit der Erde, mit den Menschen, mit den Lebewesen.

Keine Vernichtung als Strafe mehr. Stattdessen Freude am Leben, an der Welt, wie sie ist.

Alle sollen versorgt sein, geschiitzt leben kénnen.

Es gibt keinen neuen ,,Mensch2.0“, sondern den Vorschlag, gemeinsam neu anzufangen und — vor
allem - im Gesprach zu bleiben.

Gott bietet einen Vertrag an, der inhaltlich aber nur eine Seite verpflichtet.

Und zwar nicht uns Menschen, sondern Gott verpflichtet sich selbst. Gott schlie§t mit uns
Menschen einen neuen Bund. Bleibt treu, will nicht mehr strafen oder gar vernichten.

Der Bogen ist sein Erinnerungszeichen, fiir uns, aber vor allem fiir sich selbst; der Knoten im
Taschentuch, der Bogen am Himmel.

Fiir mich ist das befreiend, ermutigend und anregend. Gott nimmt mir mit seiner
Selbstverpflichtung die Last ab, alles richtig zu machen oder gar die Welt retten zu miissen.
Gottes Friedensangebot entlastet mich auch angesichts all der Gefdhrdungen, in denen wir leben.
Wenn ich einen Regenbogen sehe, dann wird mir diese Entlastung und Befreiung auch immer
wieder bewusst. Dann féllt so manche Schwere ab, und ich kann mich einfach freuen.

Der Regenbogen ist ein Zeichen fiir mich, dass ich Fehler zwar nicht ungeschehen machen kann,
aber deshalb nicht aufgeben muss. Ein Zeichen, dass mir immer wieder die Méglichkeit geschenkt
ist, es nochmals neu anzugehen. Ein groes Hoffnungszeichen.

Nie mehr alles auf Anfang!

Aber die Chance, immer wieder anzufangen, es immer wieder zu versuchen, im Gesprach zu
bleiben mit Gott, mit den Menschen.

So kann ich leben, in all den Gefahren in all den Unsicherheiten. Ich darf es versuchen, darf irren
und verzeihen und das Beste daraus machen — mit Gott im Bunde und als sein Ebenbild.

Amen.



